# يثروهش هاى اجتماعي اسلامي

# آسیبشناسی تربیت اخلاقی در ایران معاصر\*

□ سيدعلى اصغر حسيني محمد آباد ا

### چکىيەە

تربیت اخلاقی، به دلیل نقشی که در رشد و تعالی افراد و جوامع دارد، از دیرباز تا کنون، مورد توجه کتب آسمانی، پیامبران و اندیشمندان دینی و غیردینی، بوده است، در اسناد بالادستی نظام آموزش و پرورش ایران نیز، به این مهم توجه شده است، با اینحال، بررسی میدانی میزان پایبندی افراد جامعهٔ ایران به ارزشهای اخلاقی، فاصلهای بسیار زیاد، میان رشد اخلاقی افراد جامعه و محتواها و ظرفیتهای اخلاقی موجود در منابع دینی و ملی ما را نشان میدهد، از اینرو، این پژوهش در پی آسیبهناسی تربیت اخلاقی در ایران معاصر و بیان راهکارهای مقابله با این آسیبها است. روش انجام این پژوهش، توصیفی تحلیلی و با مراجعه به منابع مکتوب و مصاحبه با صاحب ظران میباشد، یافتههای این پژوهش نشان میدهد که آسیبهای تربیت اخلاقی در ایران معاصر، در چند محور قابل ارزیابی است: ۱. آسیبهای فردی؛ ۲. آسیبهای ناشی از عوامل اقتصادی، اجتماعی و سیاسی. بنابراین، راههای مقابله آسیبهای ناشی از عوامل اقتصادی، اجتماعی و سیاسی. بنابراین، راههای مقابله با این آسیبها نیز در چند محور، ارائه شدهاست: ۱. نقش افراد؛ ۲. نقش حانواده؛ ۳. نقش رسانهها؛ ۵.

(1·a)

<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۷/۱۰/۰۹ - تاریخ پذیرش: ۱۳۹۸/۰۲/۰۸.

۱. معاون دفتر نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاه علوم پزشکی یاسوج

نقش حکومت اسلامی: ۶. نقش همهٔ مسئولان و نهادهای مؤثر در تربیت اخلاقی.

### واژگان کلیدی: تربیت، تربیت اخلاقی، آسیبشناسی، ایران معاصر



### ١. اهميت تربيت اخلاقي

اخلاق و تربیت اخلاقی با توجه به نقش مهمی که در سرنوشت انسان و جامعه دارد، از دیرباز، مورد توجه پیشوایان دینی و اندیشمندان دینی و غیر دینی بودهاست. بیشترین بخش آموزههای دین یهود، مسیحیت و اسلام و سایر ادیان، آموزههای اخلاقی است و اغلب فعالیتهای بزرگان این ادیان، در جهت تربیت اخلاقی مخاطبان بوده است (داودی، ۱۳۸۵)،

با این حال، در دورهٔ بعد از رنسانس، در غرب، به خاطر عواملی چون عملکرد بد کلیسا، گسترش فلسفههای تجربه گرا و ماده گرا، اومانیسم و انسان محوری و نفی کاشفیت هر چیزی به جز انسان و عقل و خواست او و به انزوا بردن دین و خداوند از زندگی و جامعهٔ انسانی، با کممهری و بی توجهی مواجه و گاهی با آن، مبارزه شد (کاردان، ۱۳۷۹: غفاری، ۱۳۸۲)، این امر سبب شد که این کشورها، از نظر فردی و اجتماعی دچار آسیبهای جدی شوند.

بنابراین، این تجربهٔ تلخ نشان داد که انسان، خواه مؤمن به دینی باشد یا نباشد، هیچگاه، بی نیاز از تربیت اخلاقی نیست، از ایس رو، امروزه، تربیت اخلاقی از موضوعات مهم و مورد توجه اندیشمندان حوزهٔ تعلیم و تربیت، مربیان، معلمان و والدین در مغرب زمین شده است و تحقیقات متنوع و متعددی در ایس زمینه، انجام گرفته و می گیرد (داودی، ۱۳۸۵).

قرآن، کتاب اخلاق و تربیت است و از وجوه اعجاز قرآن، اعجاز اخلاقی و ارائه اصول و روشهای تربیت اخلاقی هماهنگ با فطرت توحیدی انسان است (فیروزمهر، ۱۳۹۳: ۱۰-۱۲)، قرآن، بهترین نسخهٔ شفابخش بیماریهای روحی مؤمنان است (اسراء/۸۲)، و در قرآن، همهٔ انسانها به کسب فضایل اخلاقی و دوری از رذایل اخلاقی، دعوت شدهاند (نحل/۹۰)، افزون بر این، خداوند، هدف از نزول قرآنرا پرورش همه

جانبهٔ انسانها (تزکیه/¹)، بیان داشته (جمعه/۲)، و تمام معارفی که در قرآن مطرح شده، در این راستا، قابل ارزیابی است (تاج الدین و پازارگادی، ۱۳۸۸)، قرآن، کتاب و برنامهٔ جامع تربیت است (فیروزمهر، ۱۳۹۳: ۱۳۹)، این کتاب، انسانها را به گام نهادن در مسیر رشد و تربیت تشویق نموده، ویژگیهای نیک اخلاقیی و صاحبان این ویژگیها را ستوده (فرقان، ۷۶-۶۳)، و خصوصیات بد اخلاقی و صاحبان آنها را، نکوهش کرده است (ماعون، ٧-١)، پيامبر اسلام عَيَاللهُ نيز، هدف از بعثت خويش را، به كمال رساندن مكارم اخلاق بيان داشته، ٢ (مجلسي، ١٤٠٣: ٢١٠/١٤)، فرمودهاند، اسلام، همان داشتن اخلاق نک است (متقی هندی، ۱۴۰۹: ۱۷/۳).

با توجه به اهمیت تربیت اخلاقی نزد جوامع مختلف، امروزه، در روانشناسی و علوم تربیتی، رویکردهای متنوع و زیادی در زمینهٔ تربیت اخلاقی (مانند: رویکرد شناخت و رشد استدلال اخلاقی ، رویکرد تربیت منش و رویکرد دلمشغولی  $^{3}$ ، وجود دارد که هر کدام، مبانی، اهداف، اصول و روشهای متفاوتی برای تربیت اخلاقی دارند (داودی، ۱۳۸۵).

تربیت اخلاقی، برای ایجاد و حفظ سلامت، نشاط و رشد فردی و اجتماعی و رسیدن به پیشرفت و سعادت در دنیا و آخرت، امری لازم و ضروری است، در مقابل نبود تربیت اخلاقی کارآمد، آسیبهای فردی و اجتماعی، چون بحران هویت، اعتیاد، خودکشی، فساد اخلاقی، ناسازگاری و مانند اینها را به دنبال دارد (رضاپور میرصالح و صیادی فرد، ۱۳۹۵)، از این رو در سند چشم انداز بیست سالهٔ جمهوری اسلامی ایران، به تربیت اخلاقی جامعهٔ ایرانی، توجه شده است، بر اساس این سند، جامعهٔ ایرانی در افق

١. محمدحسين فضل الله در بيان معنى واژهٔ «تزكيه» مى گويىد: تزكيه به معنى از ميان برداشتن تمام موانعی است که در مسیر رشد و تربیت همه جانبهٔ انسان قرار دارد؛ به گونهای که انسان در اندیشه، اخلاق و رفتار خويش، از بديها و پستيها، پاك شده، به رشد شايستهٔ خود برسـد (فضـل اللـه، ١٤١٩:

 <sup>«</sup>إنَّمَا بُعِثْتُ لِأُنَّمِّمَ مَكَارِمَ الْأَخْلَاقِ ».

٣. «الاسلام، حسن الخلق ».

<sup>4.</sup> Moral Reasoning

<sup>5.</sup> Character Education

<sup>6.</sup> care approach

این چشمانداز، چنین ویژگیهایی خواهد داشت:

«توسعه یافته، متناسب با مقتضیات فرهنگی، جغرافیایی و تاریخی خود، متکی بر اصول اخلاقی و ارزشهای اسلامی، ملی و انقلابی، با تأکید بر مردم سالاری دینی، عدالت اجتماعی، آزادیهای مشروع، حفظ کرامت و حقوق انسانها و بهرهمندی از امنیت اجتماعی و قضایی...» (مجمع تشخیص مصلحت نظام، ۱۳۸۲)، به همین دلیل، در سند راهبردی تحول نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایران، به تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی توجه ویژهای شده است، در این سند، بخش مهمی از اهداف آموزش و پرورش، تربیت اخلاقی دانش آموزان است، مثلا در بند اول فصل چهارم (هدفها)، اولین هدف نظام آموزش و پرورشرا اینگونه ترسیم کرده است:

«تربیت انسانی موحد و مؤمن و معتقد به معاد و آشنا و متعهد به مسئولیتها و وظایف در برابر خدا، خود، دیگران و طبیعت، حقیقت جو و عاقل، عدالت خواه و صلح جو، ظلم ستیز، جهادگر، شجاع و ایثارگر و وطن دوست، مهرورز، جمع گرا و جهانی اندیش، ولایت مدار و منتظر و تلاشگر در جهت تحقق حکومت عدل جهانی، با اراده و امیدوار، خودباور و دارای عزت نفس، امانت دار، دانا و توانا، پاکدامن و باحیاء، انتخاب گر و آزادمنش، متخلق به اخلاق اسلامی، خلاق و کارآفرین و مقتصد و ماهر، سالم و بانشاط، قانونمدار و نظم پذیر و آمادهٔ ورود به زندگی شایسته فردی، خانوادگی و اجتماعی براساس نظام معیار اسلامی» (شورای عالی انقلاب فرهنگی، ۱۳۸۹)

با توجه به این هدف، در فصل دوم (بیانیه مأموریت)، مسئولیت تعلیم و تربیت رسمی عمومی را بر عهدهٔ وزارت آموزش و پرورش قرار داده، گفته است:

«وزارت آموزش و پرورش، مهمترین نهاد تعلیم و تربیت رسمی عمومی، متولی فرآیند تعلیم و تربیت در همه ساحتهای تعلیم و تربیت، قوام بخش فرهنگ عمومی و تعلیم خشر جامعهٔ اسلامی بر اساس نظام معیار اسلامی، با مشارکت خانواده، نهادها و سازمانهای دولتی و غیردولتی است، این نهاد مأموریت دارد با تأکید بر شایستگیهای پایه، زمینهٔ دستیابی دانش آموزان در سنین لازم التعلیم طی دوازده پایه (چهار دوره تحصیلی سه ساله)، تحصیلی به مراتبی از حیات طیبه در ابعاد فردی، خانوادگی، اجتماعی و جهانی را به صورت نظام مند، همگانی، عادلانه و الزامی در ساختاری کارآمد و اثر بخش فراهم سازد» (همان).

بنابراین، اگرچه در منابع دینی و فرهنگی، سند چشم انداز بیست ساله و سند تحول نظام تعلیم و تربیت توجه و تأکید فراوانی بر تربیت اخلاقی شده است، اما آنچه در جامعه به عنوان خروجی و نتیجهٔ تلاشهای نهادهای تربیتی (خانواده، آموزش و پرورش، رسانهٔ ملی و...)، دیده می شود، چندان رضایت بخش و متناسب با ظرفیت های تربیتی فرهنگ شیعی و ایرانی – اسلامی نیست (زادگی میرزایی، ۱۳۹۵)، به همین دلیل، این پرسشها مطرح می شود که: ((چرا بعد از انقلاب در زمینهٔ تربیت اخلاقی، سبک زندگی و اخلاق اجتماعی، پیشرفت قابل قبولی نداشته ایم؟)) و ((چه موانعی در برابر تحقق اهداف تربیت اخلاقی در ایران معاصر وجود دارد؟)) و ((فرایند تربیت اخلاقی در ایران امروز، با چه مشکلات و آسیب هایی روبرو است؟)).

از جمله پژوهشهایی که در زمینهٔ آسیبشناسی تربیت اخلاقی نگاشته شده است، می توان به پژوهش حسین زاده (۱۳۸۶)، اشاره کرده که در پژوهش خود، با آسیبشناسی تربیت اخلاقی در ایران، به صورت مختصر، به نقش خانوادهها، اجتماع و مدرسه، در ایجاد عوامل آسیبزا، اشاره کرده است. گل محمدی و خیراللهی رکن آبادی (۱۳۹۵)، نیز در پژوهش خود با آسیبشناسی تربیت اخلاقی و اجتماعی جامعهٔ معاصر ایران، پشینهاد می دهد که برای اخلاقی و جامعه پذیرتر کردن افراد، باید مسئولان، در زمینهٔ شناخت، ایمان و عمل، بهتر عمل کنند. رسولی شورکی (۱۳۹۵)، نیز در پژوهش خود نشان داده است که دست یابی به سلامت روانی جامعه، بدون توجه به تربیت اخلاقی و تلاش برای آن، ممکن نیست. هنرجو و همکاران (۱۳۹۴)،

با آسیب شناسی تربیت دینی در مدارس ایران، به نقش محتوای دروس دینی، معلمان، محیط مدرسه، محیط خانواده و اجتماع در بروز آسیبهای اخلاقی در دانش-آموزان، اشاره کردهاند. پژوهش افشین و همکاران (۱۳۹۵)، نیز با بررسی جایگاه تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، بسیاری از آسیبهای اخلاقی دانشجویانرا ناشی از برنامه ریزی ناکارآمد تربیتی در نظام آموزش عالی دانستهاست. ذوالقدر نسب و همکاران (۱۳۹۵)، نیز در پژوهش خود نشان دادهاند که پاییندی معلمان و مسئولان مدارس، نقش تعیین کنندهای در تربیت اخلاقی دانش آموزان دارد. موسوی (۱۳۹۵)، نیز بر این باور است که معلم می تواند با تقویت روحیهٔ حقیقت جویی و تقویت قدرت تفکر

دانش آموزان و با الگوی اخلاقی خوب بودن برای آنان، نقش تعیین کنندهای در رشد اخلاقی دانش آموزان، داشته باشد. زادگی میرزایی (۱۳۹۵)، نیز با آسیب شناسی تربیت اخلاقی در محیطهای آموزشی بر اهمیت نقش معلم و محیط مدرسه در تربیت اخلاقی دانش آموزان، تأکید کردهاست. رضاپور میرصالح و صیادی فرد (۱۳۹۵)، نیز با تأکید بر جایگاه خانواده در تربیت اخلاقی کودکان، برخی از آسیبهای فردی و اجتماعی فقدان تربیت اخلاقی را بیان نموده، راهکارهایی برای تقویت نقش تربیتی خانواده، بیان کردهاست. حسینی پور عز آبادی (۱۳۹۵)، در پژوهش خود، ابتدا برخی از عوامل آسیبزا در تربیت اخلاقی را بیان نموده، سپس به تبیین نقش محیط، در تربیت یا انحطاط اخلاقی افراد، پرداخته است. پژوهش شیبانی و کریمی (۱۳۹۵)، و شیرزاد کبریا و همکاران (۱۳۹۵)، نیز جایگاه خانواده و مسجد را در تربیت اخلاقی کودکان نشان داده است. پژوهش ذاکریان و متعجبیان (۱۳۹۵)، نیز به بررسی نقش رسانههای جمعی در رشد یا انحطاط اخلاقی و اجتماعی جامعه، پرداخته است.

بررسی این پژوهشها نشان می دهد پژوهشهایی که در زمینهٔ آسیب شناسی تربیت اخلاقی در ایران، نگاشته شده است، اغلب، قدیمی بوده، افزون بر این، دارای نظم منطقی و انسجام نبودهاند، از سوی دیگر، این پژوهشها، ناقص بوده و تنها به برخی از آسیبها، اشاره کردهاند، همچنین، این پژوهشها، راهکارهای مناسب برای جلوگیری و درمان این آسیبها، پیشنهاد ندادهاند، از این رو، این پژوهش می خواهد آسیبهای کنونی تربیت اخلاقی ایران را، با نظم و انسجام منطقی، بررسی کرده، راههای مقابله با آنها را بیان نماید، لذا، پژوهش حاضر در صدد پاسخ گویی به این پرسشها است:

۱. آسیبهای تربیت اخلاقی، در ایران معاصر چیست؟

۲. راههای مقابله با این آسیبها، چه میباشد؟

روش انجام این پژوهش، توصیفی- تحلیلی است؛ به این شکل که برای یافتن آسیبهای تربیت اخلاقی در ایران معاصر و راهکارهای مقابله با آنها، به پژوهشهای مکتوبی که در این زمینه، وجود داشت، مراجعه شد، اما با توجه به نواقصی که در این پژوهشها وجود داشت و برای اینکه پاسخ به پرسشهای یاد شده، روزآمد، واقعی، کاربردی و گره گشا باشد، با برخی از اساتید و صاحبنظران در مسائل تربیت در حوزه

و دانشگاه نیز گفتوگو شده، پاسخهای ایشان، (با امانتداری و حفظ محتوای سخنان ایشان)، به صورت دسته بندی شده و منظم، ارائه گردیده است.

### ۲. آسیبشناسی تربیت اخلاقی در ایران معاصر

در حوزههای تربیت و از جمله تربیت اخلاقی، بهداشت جسم و روان و حتی در حوزههای پرورش گیاهان و زراعات، آسیبشناسی امری مهم به شمار میرود، آسیب شناسی تربیت اخلاقی، دو معنا دارد:

١. آسيب شناسي اخلاقي گاهي به اين معنا است که چرا کار تربيتي ما به اهدافي که میخواستیم نرسیده است؟ مثلا مربی میخواسته حیا را به متربیان، بیاموزد، اما در افراد كمي و به اندازه كم اثر گذاشته است.

٧. گاهي نيز آسيپشناسي اخلاقي به اين معنا است که چرا کار تربيتي ما، آثار نامطلوبي که مد نظر ما نبوده است، ایجاد کرده است؟ مثلا مربی می خواسته، ایمان متربیان را ارتقا دهد، اما در اثر کار تربیتی او، در آنها غرور ایجاد شده است (سعیدی رضوانی، ۱۳۹۶)، در این پژوهش، منظور از آسیبشناسی، هر دو معنای آن است، با توجه به معنای یادشده، آسیبهای تربیت اخلاقی در ایران معاصر، در چند محور قرار دارد:

### ۲-۱- آسیبهای فردی

اختیار و گرایش درونی انسان به یستیها: «انسان، موجودی است که از جسم مادی و روح الهي متعالى تشكيل شده است؛ به همين دليل، تمايلات و گرايشهاي انسان نيز دو گونه است: گرایشهای پست مادی و گرایشهای عالی معنوی، در این میان، انسان، مختار است و می تواند هر کدام از این دو گونه گرایش و تمایل را، انتخاب کرده، در مسیر آنها حرکت کند، بنابراین، اگر تمام شرایط برای تربیت معنوی و اخلاقی انسان فراهم باشد، باز هر فردی اختیار دارد که مسیر رشد و تعالی را انتخاب كند، يا مسير پستى و انحطاط را. در داستان فرزندان آدم الله در قرآن كريم، قابيـل كـه به خاطر حسادت خویش، هابیل را می کشد، نمی توان گفت که علت این کار قابیل، تربیت بد خانوادگی، شرایط بد اجتماعی و مانند آنها است؛ بلکه این تمایلات پست

حیوانی قابیل است که او را به کشتن برادرش برمیانگیزد و قابیل نیز همین تمایلات را انتخاب کرده، مرتکب قتل میشود» (نقیزاده، ۱۳۹۶)، بنابراین، تربیت یک امر داوطلبانه و اختیاری است، یعنی ممکن است ما بهترین برنامهها و فضاهای تربیتی را داشته باشیم، اما برخی افراد آنگونه که ما میخواهیم تربیت نشوند؛ زیرا خودشان به آن، باور ندارند و نمیخواهند (گلمحمدی و رکنآبادی، ۱۳۹۵)، مثلا ممکن است در یک خانواده که والدین منظمند و برای منظم کردن فرزندشان برنامه دارند، فرزندشان به خاطر ترس از تنبیه و فشار نظم را رعایت کند، اما در هنگامی که این تنبیه و فشار نباشد، بینظم باشد (درایتی، ۱۳۹۶).

## ۲-۲- آسیبهای ناشی از نظام خانواده

۱. اهمیت ندادن به تربیت اخلاقی فرزندان: در خانوادههای ما، اخلاق و تربیت، اهمیت چندانی ندارد، مثلا در خانوادههای ما، آموزش آداب اجتماعی به فرزندان و رعایت ظواهر اجتماعی، مهمتر است از تربیت اخلاقی و به دست آوردن رضایت الهی؛ مثلا فرزند خود را تشویق می کنند که در میهمانیها، لباسهایی بپوشند که مخالف اصول اخلاقی و آموزشهای دینی است (جاویدی کلاته جعفرآبادی، ۱۳۹۶)، از این رو است که می بینیم امروزه، بیشتر خانوادههای ایرانی، بیش و پیش از آنکه به تربیت اخلاقی و دینی فرزندان خود توجه کنند، (حتی از سنین کودکی)، به فکر آموزش، کلاس کنکور و رفتن به دانشگاه فرزندان پسر و دختر خود هستند، به همین دلیل، دیده می شود که خانوادهها، به خاطر این بی توجهی ها و کوتاهی ها، نقش تربیتی خود را نسبت به فرزندان، تا حدودی از دست دادهاند و سایر عوامل اثرگذار در تربیت اخلاقی فرزندان (مانند رسانهها و محیط)، گوی سبقت را از آنان، ربودهاند (حسین ناده، ۱۳۸۶).

1. بی توجهی به نقش الگویی والدین و بزرگترها برای کودکان، از گذشته تا کنون و در تمام فرهنگها و ملتها، خانواده نقش مهمی در تربیت اخلاقی فرزندان و جامعه پذیر کردن آنان داشته است، با این حال، یکی از آسیبهایی که در نظام خانواده در رابطه با تربیت اخلاقی فرزندان وجود دارد، بی توجهی والدین و

بزرگ ترها به نقش الگویی آنان برای کودکان و میزان اثرگذاری رفتارهای آنان بر کودکان و انجام رفتارهای خلاف اخلاق از سوی والدین وبزرگ ترها و تقلید فرزندان و کوچك ترها از آنان است، بنابراین، برخی خانواده ها، نه تنها برای تربیت اخلاقی فرزندان خود، دغدغه ای ندارند، بلکه مانع تربیت اخلاقی و سبب سقوط اخلاقی آنان هستند (حسینزاده، ۱۳۸۶)، همین خانواده ها هستند که پیامبر اکرم نسبت به آنان، تأسف خورده، از آنان بیزاری نموده است (بروجردی، ۱۳۳۶: ۲۰۸/۲۱) نجفی، ۱۳۳۳: ۲۴۶/۱۲).

۳. وجود اختلافات خانوادگی و طلاق: پژوهشها نشان می دهد، نوجوانان و جوانان، در خانواده هایی که در آنها، میان والدین، ناسازگاری و ستیز وجود دارد و یا خانواده هایی که با طلاق، از هم پاشیده اند، دچار آسیبهای اخلاقی جدی (چون: عقب ماندگی اجتماعی، تندخویی، پرخاشگری، بدبینی و مانند اینها)، هستند و امکان گرایش آنان به رفتارهای ضد اخلاقی، بسیار بیشتر از خانواده هایی است که در آنها، جوّ سازگاری، محبّت و ایثار، حاکم است (حسین زاده، ۱۳۸۶).

### ۳-۲- آسیبها و مشکلات ناشی از نظام آموزشی و تربیتی

۱. کمبود منابع کاربردی و کارآمد: «یکی از مشکلاتی که در تربیت اخلاقی ما وجود دارد این است که منابع مکتوب کهن اخلاقی ما، کاملا برگرفته از قرآن کریم و روایات و سیرهٔ اهل بیت پیش نیست؛ بلکه مبانی اخلاقی ما، ابتدا از مبانی اخلاق کهن یونانی گرفته شده است؛ سپس با آیات و روایات، آراسته شده است، مثلا کتابهای احیاء علوم الدین، المحجة البیضاء، معراج السعاده و جامع السعادات به این شکل نگارش شدهاند) (مرویان حسینی، ۱۳۹۶)، بنابراین، یکی از آسیبهای تربیت اخلاقی در ایران این است که منابع و متون تربیتی و اخلاقی کاربردی و برگرفته از

هی در ایراد م

ایشان نسبت به خانواده های آخر الزمان که تنها به مسائل مادی فرزندان خود توجه داشته، هیچ دغدغه و توجهی به تربیت دینی آنان نیز می شوند، اظهار بیزاری نموده است: «روی عن النبی ﷺ أَنَّهُ نَظَرَ إِلَى بَعْضِ الْأَطْفَالِ قَفَالَ وَيُلَّ لِأَوْلَادِ آخِرِ الزَّمَانِ مِنْ آبَائِهِمُ فَقِیلَ یَا رَسُولَ اللَّهِ مِنْ آبَائِهِمُ الْمُشْرِكِینَ فَقَالَ لَا مِنْ آبَائِهِمُ الْمُوْمِنِینَ لَا یُعَلِّمُونَهُمْ شَیْئاً مِنَ الْفُرَائِصِ وَ إِذَا تَعَلَّمُوا أَوْلَادُهُمْ مَنْ مِنْ الْفُرَائِصِ وَ إِذَا تَعَلَّمُوا أَوْلَادُهُمْ مَنْ مِنْ اللَّهَ عِرْضِ یَسِیرٍ مِنَ اللَّه نِنْ اللَّهُ عَرْضٍ یَسِیرٍ مِنَ الدُّنْیا فَأَنَا مِنْهُمْ بَرِیءً وَ هُمْ مِنِّی بِرَاء ».

آیات و روایات اسلامی و متناسب با نیاز مخاطبان امروزی کم است و کارشناسان دینی و تربیتی که بتوانند این منابع و متون را طراحی و تولید نمایند، اندک میباشند (هنرجو و همکاران، ۱۳۹۴).

افزون بر این، معلمان و مربیان تربیتی، برای تدریس متون تربیتی و اخلاقی موجود و انتقال مفاهیم تربیتی به متربیان، معمولا از روشهای سنتی و حفظ محور که که بازده هستند و کمتر به ایجاد بینش و رفتار اخلاقی در دانش آموزان و متربیان، منجر می شود، استفاده می کنند، همچنین، روش ارزیابی مبتنی بر نمره، برای تشخیص میزان یادگیری و رشد تربیتی دانش آموزان که امروزه در مدارس رابج است، از سویی تنها محفوظات ذهنی دانش آموزان را مورد ارزیابی قرار می دهد نه میزان بینش، گرایش و آراستگی آنان به ارزشهای اخلاقی را، از سوی دیگر، با تقسیم دانش آموزان به قوی و ضعیف، سبب برچسب خوردن دانش آموزان ضعیف و دوری و فاصله گرفتن بیش از پیش آنان از برخسب خوردن دانش آموزان ضعیف و دوری و فاصله گرفتن بیش از پیش آنان از رزشهای دینی و اخلاقی می گردد (همان).

۲. بهاء ندادن به تربیت اخلاقی در نظام آموزشی کشور: مهمترین مشکل در بحث تربیت اخلاقی در کشور ما این است که اگر چه در شعارها و اهداف کلی نظام آموزشی ما، تربیت اخلاقی، مهم و ضروری دانسته شده است؛ اما در عمل، توجه چندانی به آن نمی شود (گلمحمدی و خیراللهی رکن آبادی، ۱۳۹۵)، یعنی در مدرسههای ما، آنچه اهمیت و اولویت دارد و مورد توجه است، آموزش است و در دانشگاههای ما، آموزش و پژوهش، حاکمیت این نگاه در نظام آموزشی ما، آثاری در بی داشته است (غفاری، ۱۳۹۶)، مانند:

 در محتواهای آموزشی، تربیت معلم، تدوین سندهای راهبردی و... بیشتر به آموزش توجه شده است؛ نه پرورش و تربیت، مثلا اگر تعداد کتابهای آموزشی و تخصصی که در مدارس هست را با کتابهای تربیتی آنها مقایسه کنیم، حاکمیت این نگاه را در آموزش و پرورش میبینیم (همان).

معلمان پرورشی و مربیان اخلاقی ما، ضعیف ترین معلمهای ما هستند؛ زیرا، نه در این زمینه آموزش دیده و تخصص دارند و نه با فنون ارتباطی و اثرگذاری بر مخاطب، آشنا هستند (زادگی میرزایی، ۱۳۹۵).

114

۳. معلمان و اساتید ما، الگوهای اخلاقی خوبی برای دانش آموزان و دانشجویان نیستند و در ارزیابی معلمان و اساتید، بیشتر به ملاکهای علمی توجه شده است؛ تا ملاکهای اخلاقی و ارزشی (همان).

بنابراین، با اینکه پرورش و تربیت اخلاقی دانش آموزان و دانشجویان، جزء اهداف کلان نظام آموزشی ما است، اما نسبت به آن غفلت و بی توجهی وجود دارد و راهکارهای عملی برای رسیدن به این هدف، تعریف نشدهاست (حسینزاده، ۱۳۸۶).

۳. نداشتن مدلهای کاربردی تربیت اخلاقی: هر چند که در کشور ما بعد از انقلاب اسلامی، مواعظ اخلاقی، زیاد داشته ایم، اما مدلهای کاربردی و مفید تربیت اخلاقی متناسب با سن مخاطب، جنس مخاطب، محیطهای خانوادگی و اجتماعی، مسائل فردی و اجتماعی و ۱۰۰۰ نداشته ایم (گلمحمدی و خیراللهی رکن آبادی، ۱۳۹۵)، مثلا به مسائلی مانند فرهنگ آپارتمان نشینی، فرهنگ حمل و نقل و مانند آن، کمتر توجه شده است، یعنی بیشتر به صورت کلی به تربیت اخلاقی نگاه شده است؛ نه جزئی و کاربردی (مرویان حسینی، ۱۳۹۶).

۴. کمبود نگاه تربیتی کاربردی در کارهای فرهنگی: یکی از مشکلاتی که در تربیت اخلاقی کشور ما وجود دارد این است که کتابهای درسی اخلاقی که در مدارس ما، آموزش داده می شود، حفظ محور و کمتر کاربردی است؛ از این رو، این آموخته ها خیلی زود از سوی دانش آموزان فراموش می گردد (حسینی پور عزّآبادی، ۱۳۹۵)، افیزون بر این (نگاه ما باید نگاه تربیتی باشد نه تبلیغی، یعنی به جای تبلیغ اخلاقی، باید تربیت اخلاقی کرد که به صورت مشاورهٔ فردی و گروهی است، مثلا یک مربی اخلاق، چندین سال در یک مدرسه فعالیت کند و با بچهها ارتباط صمیمانه داشته باشد این سبب می شود که او بچهها را بشناسد، مشکلات هر کدام را بداند و راهکارهای مناسب برای هر کلاس و هر فرد ارائه کند و در نهایت، کار تربیتی او اثرگذار شود، اما الآن اغلب کارهای تربیتی ما به این صورت است که مربی و معلم اخلاق، در هفته یک ساعت در کلاس با دانش آموزان و دانشجویانی که هیچ شناختی از آنها و مسائل و مشکلاتشان ندارد صحبت می کند، اثرگذاری این شکل کار تربیتی، بسیار کم و و مشکلاتشان ندارد صحبت می کند، اثرگذاری این شکل کار تربیتی، بسیار کم و گاهی همراه با آثار منفی تربیتی است) (سعیدی رضوانی، ۱۳۹۶).

<110

۵. بی اعتقادی و پایبند نبودن برخی مسئولان، معلمان و اساتید به ارزشهای اخلاقی: برای موفقیت در تربیت اخلاقی، مسئولان، معلمان و مربیان، باید از جایگاه الگویی خود برای دانش آموزان آگاه باشند (موسوی، ۱۳۹۵)، و به آموزههای تربیتی باور داشته، پایبند باشند (گلمحمدی و خیراللهی رکن آبادی، ۱۳۹۵)، با این حال، برخی از مسئولان آموزش و پرورش کشور و برخی از معلمان و اساتید ما، تفکر لیبرال و سکولار دارند و گاهی مخالف با عقاید و اخلاق دینی و اسلامی هستند، مسلم است که هرگاه معلم و استاد، در کلاس درس دین و تربیت دینی را مسخره کند، دانش آموز و دانشجوی بی دین و بداخلاق، پرورش می دهد (نقیزاده، ۱۳۹۶).

۹. عملکرد بد برخی از مبلغان دینی: «روحانیت شیعه، مربیان، مبلغان و الگوهای اخلاقی جامعه ایران بودهاند، عملکرد بد اخلاقی، اقتصادی، سیاسی و... برخی از روحانیان – به ویژه پس از انقلاب – هنگامی که با سیاه نمایی، بدخواهی، بزرگ نمایی و تبلیغات منفی رسانههای ضدانقلاب همراه می شود، از یکسو، جو بدبینی و بی اعتمادی مردم به روحانیت را دامن می زند، از سوی دیگر، زشتی و بدی خیلی از بداخلاقی ها و گناهان ریخته شده مردم به راحتی بدون عذاب وجدان و گاهی برای انتقام گرفتن از دین و روحانیت، آنها را انجام می دهند) (نقیزاده، ۱۳۹۶).

### ۲-۲- آسیبهای ناشی از عوامل اجتماعی، اقتصادی و سیاسی

۱. تضاد در رفتار خانواده ها، مربیان، معلمان، رسانه ها و مسئولان حکومت با اهداف و آموزش های اخلاقی: کودکان و دانش آموزان ما، در خانواده ها و مراکز آموزشی ما، رفتارهای ضداخلاقی از والدین، مربیان، معلمان و اساتید خویش می بینند که این رفتارها، با سخنان و سفارش های اخلاقی ایشان، مخالف است، این امر سبب می شود که کودك، نوجوان و جوان ما - که نمی تواند این دوگانگی و تضاد را حل کند - دچار دوگانگی شخصیت و مشکلات اخلاقی شود (جاویدی کلاته جعفرآبادی، ۱۳۹۶).

افزون بر این: «سبک زندگی مردم بسیار تحت تأثیر عملکرد و زندگی مسئولان نظام است نه سخنرانی ها و کتابهای اخلاقی، بنابراین، وقتی که یک مقام حکومتی، به

ویژه اگر روحانی باشد، زندگی اشرافی و مجلل دارد یا با دختران بدحجاب، عکس می گیرد، مردم عادی او را می بینند و میل به اشرافی گری و بدحجابی پیدا می کنند، همچنین، رفتارهایی چون: جنگ قدرت در میان مسئولان و مقامات حکومتی، اختلاس مسئولان یا نزدیکان آنها، قرار دادن وثیقههای میلیاردی برای آزاد کردن نزدیکان مقامات حکومتی و کارهایی از این دست، آثار بسیار منفی اخلاقی بر مردم دارد» (سعیدی رضوانی، ۱۳۹۶).

۲. مشکلات و فشارهای اقتصادی: همانگونه که تجملگرایی و رفاه بیش از حد، زیانبار است، فقر و فشارهای اقتصادی بر مردم نیز اثر منفی در عقاید و اخلاق ایشان دارد (گلمحمدی و خیراللهی رکنآبادی، ۱۳۹۵)، در شرایط اقتصادی بد جامعهٔ نامتوازن شده، دو دستهٔ فقیر و ثروتمند ایجاد می شود، هر کدام از این دو حالت، آثار منفی اخلاقی برای افراد به دنبال دارد و جامعه را از درون، پوسانده و متلاشی می کند، یکی از انگیزههای تحریمهای بی رحمانه علیه ایران از سوی کشورهای سلطه گر جهانی، همین نکته است (نقیزاده، ۱۳۹۶)، از این رو پژوهشها نشان می دهد اضطراب، بدبینی، نداشتن هدف در زندگی، ضعف در اعتماد به نفس و اختلالات رفتاری در نوجوانانی که در خانوادههای فقیر زندگی می کنند، بیشتر از نوجوانانی است که در خانوادههای با درآمد مناسب، زندگی می کنند (حسینزاده، ۱۳۸۶)،

۳. تهاجم فرهنگ غربی: «بخشی از مشکلات ما ناشی از تهاجم فرهنگ غربی به فرهنگ ما است، فرهنگ لیبرال و سکولار، اخلاق لیبرال و سکولار را ترویج می کند، اما فرهنگ توحیدی و دینی، اخلاق تعهد و مسئولیت را، کشورهای سلطه گر غربی، با ابزارهای تبلیغاتی خود، مانند: ماهواره، فیلمهای سینمایی، سایتها و وبلاگهای مختلف در فضای مجازی، در صدد تخریب فرهنگهای محلی و منطقهای رقیب است» (حسینزاده، ۱۳۸۶)، مثلا گاهی در یک فیلم چهار دقیقهای و کوتاه، بیست شبههٔ اعتقادی و اخلاقی را به مخاطب القاء می کنند (نقیزاده، ۱۳۹۶)، همچنین بیشترین محتوایی که در فیلمها و بازیهای رایانهای، به کودکان، نوجوانان و جوانان القا می شود، فحشا و خشونت است که آثار ضد اخلاقی عمیق و طولانی بر آنان دارد (حسینزاده، ۱۳۸۶)، افزون بر این: «جامعهٔ ایران، یک

جامعهٔ یکدست نبوده و نیست؛ بلکه فرهنگها و خرده فرهنگهای مختلفی مانند: شیعی، سنی، یهودی، مسیحی، بهایی، لیبرال، سلطنت طلب و مانند اینها در آن وجود دارد که اینها بر همدیگر اثر گذاشته گاهی اثر همدیگر را خنثی می کنند» (نقی زاده، ۱۳۹۶).

این حجم از تهاجم فرهنگی، تبلیغات منفی و تضادهای فرهنگی، سبب کمرنگ شدن برخی ارزشهای اخلاقی و رایج شدن برخی ضدارزشها و هنجارشکنیهای اجتماعی در جامعهٔ ما شدهاست (حسینیپور عزّآبادی، ۱۳۹۵).

۴. ساختارهای اجتماعی آسیبرسان: «گفتن آیات و روایات اخلاقی و مفاهیم آنها به مخاطب برای تربیت اخلاقی او، بدون ایجاد ساختارهای اجتماعی مناسب، سادهانگارانه است، ساختارهای اجتماعی و اجتماع، خودش تربیت کننده است و خیلی از کارهای تربیتی که ما می کنیم در تضاد با ساختارها و الگوهای اجتماعی، بي اثر مي شوند، به عنوان نمونه، يكي از مشكلات ريشهاي اخلاقي در جامعهٔ ما، خودکمبینی و احساس کوچکی در افراد است، این احساس، افزون بر اینکه خودش یک آسیب است، ساختارهای اجتماعی آسیبزا نیز ایجاد کرده است، مثلا نظام ياداش دهي اجتماعي ما را دچار مشكل كردهاست، در جامعهٔ ما، به شخص بيحيا و بی حجاب، توجه می شود، علاوه بر این، بی حجابی، نشانهٔ با کلاس و به روز بودن است؛ يعنى دختر ما براي اينكه بگويد من باكلاس و بالاشهرنشين هستم و خود كم بينسياش را التيام بخشد، بسي حجاب و بدآرايش مسي شود، همچنين تجمل گرایی در بین مردم، نشانهٔ باشخصیت و متعلق به طبقهٔ بالای اجتماعی بودن، است؛ به همین دلیل، فرد، برای اینکه احساس کوچکی کردن خود را درمان کرده، نشان دهد که یولدار و مرفه است، تمام دارایی خود را می فروشد تا یک ماشین تجملی یا لباس هایی که اشخاص مرفه می پوشند را تهیه کند یا در بخش های مرفهنشین شهر خانه اجاره می کند تا برای دخترش خواستگار بیدا شود؛ زیرا مردم با دید بهتری به آنها نگاه می کنند) (سعیدی رضوانی، ۱۳۹۶).

۵. تحولات سریع اجتماعی: بخشی از مسائلی که در تربیت اثرگذار است اصلا در دست و اختیار ما نیست، مثلا تحولات اجتماعی به خاطر عواملی مانند گسترش

فناوریهای نوین ارتباطی، آنقدر سریع است که وقتی یک موج و هجمهٔ جدید ایجاد می شود، تا متولیان تربیت در هر جامعهای بخواهند راهکار مقابله با آن را پیدا کنند، بخشی از افراد جامعه را آب برده است (درایتی، ۱۳۹۶). افزون بر این، این تحولات شکاف بین نسل ها را زیاد کرده است، به گونهای که برقراری ارتباط با نسل جوان و انتقال مفاهیم و ارزشهای اخلاقی به آنان، بسیار سخت است (گلمحمدی و خیراللهی رکن آبادی، ۱۳۹۵)، به همین دلیل است که متولیان تعلیم و تربیت در هر جامعهای باید آینده پژوهی، آینده نگری و قدرت پیش بینی کردن مسائل و مشکلات تربیتی نسل هایی که مشر شود (درایتی، ۱۳۹۶).

بنابراین، به صورت کلی می توان گفت بخشی از آسیبهای تربیت اخلاقی در ایران معاصر، از سویی ناشی از نشناختن و استخراج نکردن مدل و نظام تربیتی دینی بر اساس آموزههای قرآن و اهل بیت است و از سوی دیگر به خاطر ناکارآمدی مدل تربیتی موجود است، بخشی از این آسیبها نیز ناشی از غفلت و بی توجهی به تربیت اخلاقی از سوی مسئولان و یا ناتوانی آنان در اجرای درست این وظیفهٔ مهم است، در بخش بعد راهکارهای مقابله با این آسیبها بیان شده است.

### ۳. راههای مقابله با آسیبهای تربیت اخلاقی

همان گونه که بیان شد افراد، گروه ها و نهادهای مختلفی در آسیب های تربیت اخلاقی در ایران، نقش دارند، از این رو، برای مقابله با این آسیب ها نیز، همین افراد، گروه ها و نهادها، باید اقدامات لازم و مناسب را انجام دهند، در این بخش، نقش افراد، خانواده ها، نهادهای آموزشی، رسانه ها و دولت برای مقابله با این آسیب ها، بررسی شده است.

### ٣-١- نقش افراد

احساس مسئولیت و تلاش برای رشد اخلاقی خود: اگرچه برای موفقیت در تربیت اخلاقی، باید یک نظام جامع کاربردی برای تربیت اخلاقی طراحی و اجرا شود و همهٔ

<119>

نهادها باید همراه و هماهنگ با این نظام حرکت کنند اما در نهایت این خود افراد هستند که نسبت به تربیت اخلاقی خود، مسئولند و می توانند و باید برای سلامت و رشد اخلاق خود، تلاش کنند (مرویان حسینی، ۱۳۹۶).



### ٣-٢- نقش خانوادهها

 تقویت بنیان خانواده: همان گونه که سست شدن و از هم پاشیدن بنیان خانواده، زمینه ساز شکل گیری و تشدید ناهنجاری های اخلاقی و اجتماعی در فرزندان و افراد خانواده است، تقویت بنیان خانواده و تلاش برای توانا کردن خانواده در انجام نقشها و وظایف خود، نقش تعیین کننده و زیربنایی در رشد و تربیت اخلاقی و اجتماعی فرزندان و افراد خانواده دارد (حسین زاده، ۱۳۸۶).

۲. توجه والدین به نقش مؤثر و جایگاه تربیتی خانواده: شخصیت انسان در شش سال اول زندگی شکل می گیرد و اگر بخواهیم بعدها شخصیت او را اصلاح کنیم، باید ابتدا کسی او را از عیبها و کاستی هایش آگاه کند، سپس او اگر بخواهد، به سختی می تواند کاستی های خویش را جبران کند، به همین دلیل، نقش خانواده در تربیت اخلاقی کودك، بسیار مهم و زیربنایی است، بنابراین والدین کودک باید ابتدا به اهمیت و ضرورت تربیت اخلاقی کودک و نقش مؤثر خانواده در این زمینه آگاه گردند؛ سپس برای تربیت اخلاقی او، تلاش کنند (جاویدی کلاته جعفرآبادی، ۱۳۹۶).

۳. تلاش والدین برای تربیت اخلاقی فرزندان: خانواده، نقش تعیین کنندهای در تربیت اخلاقی افراد دارد، ارزشهای اخلاقی مانند: نظم، مسئولیتپذیری، وفای به عهد، صداقت، درست کاری، عشق، محبت و خدمت به اطرافیان، خودباوری مثبت، تلاش برای غلبه بر سختیها و مشکلات، نشاط و شادی، امید به آینده، تقدیر و تشکر از خوبیها، ارزشهای مهم و پایهای در تربیت اخلاقی هستند، این ارزشها در خانواده پایه گذاری میشوند، بنابراین، برای موفقیت در تربیت اخلاقی هم باید نهاد خانواده را حفظ و تقویت کرد و هم خود والدین و مسئولان تربیتی از ظرفیتهای این نهاد برای تربیت اخلاقی افراد، استفاده کنند (مرویان حسینی، ۱۳۹۶)، افزون بر این، والدین باید با نظارت بر افراد و مکانهایی که فرزندانشان با آنها در

ارتباط هستند، مانع دوستی فرزندان با افراد ناشایست شده (حسینزاده، ۱۳۸۶)، با حضور در مکانها و محافل مذهبی و همراه بردن فرزندان خود در این فضاها، زمینهٔ رشد و الگوگیری نیک فرزندان خود را فراهم نمایند (هنرجو و همکاران، ۱۳۹۴)، مثلا اگر خانواده ها بتوانند فرزندان خود را با مسجد، پیوند دهند، نه تنها، آنانرا نسبت به بسیاری از آسیبهای اخلاقی بیمه کرده اند، بلکه آیندهٔ مادی آنانرا نیز تأمین نموده اند؛ زیرا که فرزندان مسجد، فرزندان کار و تلاش، بینش و بصیرت و اخلاق و مسئولیت پذیری هستند (شیبانی و کریمی، ۱۳۹۵).

۴. پایبندی والدین به ارزشهای اخلاقی: مهمترین وظیفهٔ پدر و مادر در تربیت اخلاقی فرزند خود این است که الگوهای اخلاقی خوبی برای او باشند، یعنی خود والدین در عمل به سخنان خود و توصیههای اخلاقی که به فرزند خود می کنند پایبند باشند (جاویدی کلاته جعفرآبادی، ۱۳۹۶).

### ۳-۳- نقش نهادهای آموزشی، تربیتی و فرهنگی

طراحی نظام جامع کاربردی تربیت اخلاقی بر اساس آموزههای اسلامی: از آنبجا که مدرسه و دانشگاه هستهٔ مرکزی ایجاد تحولات اجتماعی است و قشر تحصیل کرده، حاملان ارزشها و افکار بدیع و عاملان ایجاد تغییرات اجتماعی می باشند (افشین و همکاران، ۱۳۹۵)، برای رهایی از مشکلات اخلاقی که امروزه، با آنها دست به گریبان هستیم، باید ابتدا به اهمیت و ضرورت تربیت اخلاقی پی برد، سپس برای رسیدن به اهداف تربیت اخلاقی که در اسناد بالادستی آموزش و پرورش و نظام آموزش عالی، مشخص شده است، راهکارهای کاربردی و عملی تعریف کرد، مثلا می بینیم که حقوق اجتماعی (مانند: حق عابر پیاده، حق راننده و حق معلولان) در جوامع غربی، بیشتر از جامعهٔ ما رعایت می شود؛ یکی از علتهای این امر، این است که قوانین آنها در این زمینه، کاربردی تر است (جاویدی کلاته جعفرآبادی، ۱۳۹۶)، اما باید توجه داشت که اخلاق اسلامی، کاملا با اخلاق لیبرال، متفاوت است؛ زیرا، مبانی هستی شناسی و انسان شناسی می شود، کاملا با مبانی هستی شناسی و انسان شناسی لیبرالیسم که اصول تربیت

(171)

اخلاقی لیبرالی از آنها گرفته می شود متفاوت است (مرویان حسینی، ۱۳۹۶)، بنابراین، برای موفقیت در تربیت اخلاقی، ابتدا باید یک مدل و نظام جامع تربیت اخلاقی بر اساس انسان شناسی اسلامی طراحی کرد، به گونه ای که مبانی، اهداف، اصول و روشهای تربیت اخلاقی مورد استفاده، کاملاهماهنگ با این نظام باشد (غفاری، ۱۳۹۶)، برای تدوین مدلهای کاربردی تربیت اخلاقی بر اساس مبانی اسلامی باید به چند نکته توجه کرد:

یک. توجه به انسان در چند حوزهٔ ارتباطی؛ برای طراحی یک مدل تربیتی اخلاقی کاربردی و مفید بر اساس آموزههای اسلامی باید انسان به عنوان یک موجود کمالگرا و تعالی طلب، در چند حوزه دیده شود:

١. انسان در حوزهٔ ارتباط با خداوند؛

۲. انسان در حوزهٔ ارتباط با خودش؛

۳. انسان در حوزهٔ ارتباط و تعامل با دیگران.

برای بهبود ارتباط انسانها در این سه حوزه، اندیشمندان اخلاق اسلامی باید آموزههای اخلاقی علمی، کاربردی و مبتنی بر هستی شناسی و انسان شناسی اسلامی ارائه کنند.

دو. ارائهٔ مدل اخلاقی کاربردی، جزئی و متناسب با نیازهای مختلف مخاطبان؛ اندیشمندان اخلاق اسلامی باید به صورت اجتهادی، با آموزههای اخلاقی برخورد کنند و به تناسب مخاطبان خود و مسائلی که دارند، محتواهای اخلاقی مناسب، کاربردی و مفید، طراحی و تولید کنند سپس این محتواها باید به مخاطبان، با توجه به سن، جنسیت، نیازها و شرایط مختلف ایشان، از طریق آموزشهای رسمی و غیررسمی، آموزش داده شود، یکی از منابع مهم و کم نظیر در این زمینه، بیانات و دیدگاههای امام خمینی و مقام معظم رهبری در ارتباط با تهذیب نفس، تربیت، تربیت اخلاقی، توسعهٔ اجتماعی و مانند آن است که هنوز تحقیق، جمع آوری و تدوین نشده است (مروبان حسینی، ۱۳۹۶).

طراحی این مدل، بر عهدهٔ اندیشمندانی است که هم با منابع اسلامی آشنا هستند و هم از نظریات تربیتی روانشناسی دانشگاهی آگاهی دارند، همچنین نیازمند کسانی

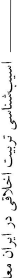
هستیم که انسان را با نگاه مدیریت اجتماعی و در عرصهٔ اجتماع ببینند و برای او مدل تربیت اخلاقی اجتماعی ارائه کنند (همان)، البته باید توجه داشت که اگر چه، آموزههای اسلامی کلی و همیشگی است؛ اما مدلها و برنامههای تربیتی، موقت و مربوط به زمان و شرایط جامعهای است که می خواهیم آنرا تربیت کنیم، بنابراین، مدلها و برنامههای تربیتی که طراحی و اجرا می شود پیوسته به ارزیایی، بازنگری، تكميل و تصحيح نياز دارند (درايتي، ١٣٩٤).

یس از طراحی این مدل، محتوای کتب تربیتی و اخلاقی کشور، باید بر اساس این مدل با لحني روان و همراه با ارائهٔ الگوهاي واقعي ايرانيي و اسلامي تـدوين گـردد و محتوای سایر کتب درسی و آموزشی کشور هماهنگ و همسو با این مدل باشد (هنرجو و همکاران، ۱۳۹۴).

۲. بهاء دادن به تربیت اخلاقی دانش آموزان در نظام آموزشی کشور: برای موفقیت در تربیت اخلاقی جامعه، افزون بر طراحی مدل کاربردی تربیت اخلاقی، مراکز آموزش رسمی ما باید تربیت اخلاقی و یرورش افراد را در کنار آموزش آنها و حتی مهمتر از آن بدانند و برای اجرایی کردن این هدف، قوانین و راهکارهای مناسب وضع کرده، پیوسته بر اجرای این قوانین نظارت دقیق داشتهباشند و نتایج کارهای انجام شده را ارزیایی کنند (جاویدی کلاته جعفرآبادی، ۱۳۹۶).

۳. همسو بودن محتواهای آموزشی و رفتار مسئولان آموزشی با نظام جامع کاربردی تربیت اخلاقی: محتوای آموزشی ما - از اول ابتدایی تا مقاطع تحصیلات تکمیلی دانشگاهی- باید بر اساس این نظام تربیت اخلاقی و پیوسته منظم، عاقلانه و بدون تضاد با سایر پایهها و سایر رشتهها باشد، مثلا عدالت و راست گویی که خوب است، باید در همهٔ کتابها و همهٔ رشتهها خوب معرفی شود (غفاری، ۱۳۹۶)، همچنین، رفتار افرادی که به صورت غیر مستقیم در آموزش دانش آموزان نقش دارند- مانند: مدیر، ناظم و خدمت کار مدرسه- و فعالیت های جانبی مدرسه - مانند: اردوها و فعالیتهای پژوهشی- باید در راستای همین نظام تربیتی و هماهنگ با آن باشد (هنرجو و همکاران، ۱۳۹۴).

يژوهشها نشان داده است كه يايبندي معلمان و مسئولان مدارس، نقش تعيين



کنندهای در تربیت اخلاقی دانش آموزان دارد (ذوالقدر نسب و همکاران، ۱۳۹۵)، بنابراین از سویی، مسئولان آموزشی کشور باید در انتخاب معلمان و اساتید، دقّت داشته معلمان و اساتیدیرا وارد نظام آموزشی کشور کنند که صلاحیت اخلاقی لازم را دارند (حسینیپور عزّآبادی، ۱۳۹۵)، از سوی دیگر، معلمان و اساتید ما باید از جایگاه و نقش الگوی اخلاقی خود آگاه شوند و باید اهداف، اصول و روشهای تربیت اخلاقی به ایشان آموزش داده شود (موسوی، ۱۳۹۵)، به عنوان نمونه، باید اخلاق مهرورزانه (یعنی: آسیب نرساندن به دیگران، همراه با خدمت بدون چشمداشت به آنها)، در خانوادهها و مدارس ما، به بچهها، آموزش داده شود و والدین، مربیان، معلمان و اساتید، خودشان اخلاق مهرورزانه را رعایت کنند (جاویدی کلاته جعفرآبادی، ۱۳۹۶).

۴. آشنا شدن روحانیان با مبانی، اصول و روشهای تربیت اخلاقی و آراسته شدن ایشان به اخلاق اسلامی: با توجه به شأن و جایگاه تبلیغی و تربیتی که حوزهٔ علمیه و روحانیان دارند، برای موفقیت در تربیت اخلاقی جامعه، طلبههای حوزههای علمیه که وظیفهٔ تبلیغ دین و تربیت اخلاقی جامعه را دارند باید با مبانی، اصول، اهداف و روشهای تبلیغ و تربیت اخلاقی آشنا گردند و شأن و جایگاه روحانیت در جامعه حفظ شود (غفاری، ۱۳۹۶).

### ۳-۴- نقش رسانهها

تبدیل دستورات اخلاقی به فرهنگ اجتماعی: بر اساس نظریهٔ کاشت در ارتباطات جمعی، رسانه ها، همچون زمین کشاورزی، هر چه را در جامعه و زندگی اجتماعی، بکارند نتیجهٔ آنرا درو می کنند (ذاکریان و متعجبیان، ۱۳۹۵)، بنابراین، از آنجا که در دوران معاصر، رسانه ها نقش تعیین کننده ای در انحطاط یا رشد اخلاقی جوامع دارند (رضاپور میرصالح و صیادی فرد، ۱۳۹۵)، پس از اینکه ما توانستیم آموزه های اخلاقی را تبدیل به مدل ها و برنامه های کاربردی تربیت اخلاقی کنیم، باید این برنامه ها را به رسانه های مدل ها و برنامه های کاربردی تربیت اخلاقی کنیم، تا آنرا تبدیل به فرهنگ عمومی و جریان جمعی، مراکز آموزشی و مانند آن، ارائه دهیم تا آنرا تبدیل به فرهنگ عمومی و جریان اجتماعی کنند، اگر این کار انجام شود، پایبندی به آن ارزش های اخلاقی، بسیار بیشتر می گردد، مثلا اگر مردم یاد بگیرند که نظم خوب است، دروغگویی بد است، رعایت



170

قوانین راهنمایی و رانندگی برای خود ما مفید است و... رعایت این آموزههای اخلاقی در افراد جامعه، بسیار بیشتر میشود (درایتی، ۱۳۹۶)، همچنین اگر فرهنگ حیا و عفاف، در جامعه نهادینه شده، بنیان خانواده محکم و استوار گردد، بسیاری از مشکلات اخلاقی فردی و اجتماعی از جامعه رخت برخواهد بست (رضاپور میرصالح و صیادی فرد، ۱۳۹۵).

### ۵-۳- نقش دولت و حکومت اسلامی

۱. تلاش برای اجرای مدل جامع تربیت اخلاقی: دولت و حکومت اسلامی نقش مهمی در اجرای مدل تربیت اخلاقی استخراج شده از منابع اسلامی دارد و باید ساختارها و ابزارهای لازم را برای اجرای این مدل و نظارت بر اجرای آن و ارزیابی نتایج حاصل از اجرای این مدل را فراهم کند، حکومت اسلامی باید برای اجرای این مدل تربیتی در نظام آموزش و پرورش رسمی و غیررسمی، در نظام فرهنگ اجتماعی در نظام تبلیغ و مدلهای تبلیغات اجتماعی تلاش کند (مرویان حسینی، ۱۳۹۶).

مقابله با نفوذ و گسترش فرهنگها و آداب ضد اخلاقی در جامعه: افزون بر اینکه دولت و حکومت اسلامی باید برای اجرای مدل تربیت اخلاقی اسلامی تلاش کند و بر حسن اجرای آن در نهادهای مختلف نظارت داشته باشد، حکومت اسلامی باید مراقب نفوذ فرهنگهای مهاجم و مغایر با ارزشهای ملی و دینی ما و رواج ضدارزشهایی مانند: بی مسئولیتی، زیاده خواهی، آزادی های مخل به آزادی دیگران و مغایر با کمال انسان و ... مقابله کند، هشدارهای مقام معظم رهبری در این زمینه به دولتها و مسئولان، بسیار قابل تأمل و راه گشا است (مرویان حسینی، ۱۳۹۶

### ۳-۶- نقش همهٔ مسئولان و نهادهای مؤثر در تربیت اخلاقی

هماهنگ و همسو شدن با اهداف و آموزههای نظام جامع تربیت اخلاقی: مهمترین و مؤثرترین گام پس از طراحی نظام کاربردی تربیت اخلاقی اسلامی این است که رفتار و گفتار تمام افراد و نهادهایی که در تربیت اخلاقی جامعه اثرگذارند (مانند: خانواده، نظام آموزشی، مسئولان حکومت، رسانهها، ستارههای سینمایی و ورزشی و...) همه

باید هماهنگ با این نظام جامع تربیتی و در همان راستا باشد، در غیر این صورت، اگر مثلا نظام آموزشی ما، یک رفتار اخلاقی را به افراد بیاموزد و تبلیغات رسانه ای ما ضد آن ارزش را، بچهها دچار چندگانگی و تعارضهای اخلاقی و شخصیتی شده دچار آسیبهای روانی و هویتی خواهند شد (گلمحمدی و خیراللهی رکنآبادی، ۱۳۹۵)، بنابراین، برای دستیابی به یک جامعهٔ سالم، همهٔ دستگاهها و نهادها، باید به ضرورت تربیت اخلاقی جامعه، پی برده، تمام تلاش خود را در این باره به کار گیرند (رسولی شورکی، ۱۳۹۵).

آسیبهای تربیت اخلاقی در ایران معاصر و راههای مقابله با آنها

# الف) آسيبهاي فردي: اختیار و گرایش درونی انسان به پستیها. ب) آسیبهای ناشی از نظام خانواده: ١. بي توجهي به نقش الگويي والدين و بزرگ ترها براي كودكان؛ ٢. اهميت ندادن به تربيت اخلاقي فرزندان؛ ٣. وجود اختلافات خانوادگي و طلاق. ج) آسیبها و مشکلات ناشی از نظام آموزشی و تربیتی: آسیبهای ۱. کمبود منابع کاربردی و کارآمد؛ ۲. بها ندادن به تربیت اخلاقی در نظام آموزشی کشور؛ ٣. نداشتن مدلهای کاربردی تربیت اخلاقی؛ اخلاقي ۴. کمبود نگاه تربیتی در کارهای فرهنگی؛ ۵. بى اعتقادى و پايبند نبودن برخى مسئولان، معلمان و اساتيد به ارزشهاى اخلاقى؛ ۶. عملكرد بد برخي از مبلغان ديني. د) آسیبهای ناشی از عوامل اجتماعی، اقتصادی و سیاسی:

۱. تضاد در رفتار خانوادهها، مربيان، معلمان، رسانهها و مسئولان

|               | حکومت با اهداف و آموزشهای اخلاقی؛                                          |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------|
|               | ۲. مشکلات و فشارهای اقتصادی؛                                               |
|               | ٣. تهاجم فرهنگ غربي؛                                                       |
|               | ۴. ساختارهای اجتماعی آسیبرسان؛                                             |
|               | ۵. تحولات سريع اجتماعي.                                                    |
|               | الف) نقش افراد:                                                            |
|               | احساس مسئولیت و تلاش برای رشد اخلاقی خود.                                  |
| _             | ب) نقش خانوادهها:                                                          |
|               | ۱. تقویت بنیان خانواده؛                                                    |
|               | <ol> <li>توجه والدین به نقش مؤثر و جایگاه تربیتی خانواده؛</li> </ol>       |
| راههـــای     | ٣. تلاش والدين براي تربيت اخلاقي فرزندان؛                                  |
| مقابلــه بــا | ۴. پاییندی والدین به ارزشهای اخلاقی.                                       |
| آسيبها        | ج) نقش نهادهای آموزشی، تربیتی و فرهنگی <b>:</b>                            |
|               | <ol> <li>طراحی نظام جامع کاربردی تربیت اخلاقی بر اساس آموزههای</li> </ol>  |
|               | اسلامي؛                                                                    |
|               | <ol> <li>بها دادن به تربیست اخلاقسی دانش آموزان در نظام آموزشسی</li> </ol> |
|               | كشور؛                                                                      |
|               | ۳. همسو بودن محتواهای آموزشی و رفتار مسئولان آموزشی با نظام جامع           |
|               | کاربردی تربیت اخلاقی؛<br>کاربردی تربیت اخلاقی؛                             |
|               | ۴. آشنا شدن روحانیان با مبانی، اصول و روشهای تربیت اخلاقی و                |
|               | آراسته شدن ایشان به اخلاق اسلامی.                                          |
| _             | د) نقش رسانهها:                                                            |
|               | ر) فلس رساندا.<br>تبدیل دستورات اخلاقی به فرهنگ اجتماعی.                   |
|               | سبایل دستورات اسار می به فرهنات اجتماعی.                                   |

ه) نقش دولت و حكومت اسلامي:

١. تلاش براى اجراى مدل جامع تربيت اخلاقى؛

۲. مقابله با نفوذ و گسترش فرهنگها و آداب ضد اخلاقی در جامعه.

ى) نقش همهٔ مسئولان و نهادهاى مؤثر در تربيت اخلاقى:

هماهنگ و همسو شدن با اهداف و آموزههای نظام جامع تربیت اخلاقی.

# نتيجهگيري

گفته شد اگر چه در منابع دینی و اسناد بالادستی نظام تعلیم و تربیت ما، بـه تربیت اخلاقی افراد جامعه توجه گردیده و تأکید فراوانی بر آن شده است؛ اما در عمل، تربیت اخلاقی در ایران معاصر دچار مشکلات و نارسایی هایی است. آسیب شناسی تربیت اخلاقی در ایران معاصر نشان می دهد که این مشکلات و نارسایی ها در چند حوزه قابل بررسی است؛ مانند: آسیبهای فردی (اختیار و گرایش درونی انسان به پستیها)، آسیبهای ناشی از نظام خانواده (۱. بی توجهی به نقش الگویی والدین و بزرگترها برای کودکان؛ ۲. اهمیت ندادن به تربیت اخلاقی فرزندان؛ ۳. وجود اختلافات خانوادگی و طلاق)، آسیبها و مشکلات ناشی از نظام آموزشی و تربیتی (۱. کمبود منابع کاربردی و کارآمد؛ ۲. بها ندادن به تربیت اخلاقمی در نظام آموزشمی کشور؛ ۳. نداشتن مدلهای کاربردی تربیت اخلاقی؛ ۴. کمبود نگاه تربیتی در کارهای فرهنگی؛ ۵. بی اعتقادی و پایبند نبودن برخی مسئولان، معلمان و اساتید به ارزشهای اخلاقی؛ ۶. عملکرد بد برخی از مبلغان دینی) و آسیبهای ناشی از عوامل اجتماعی، اقتصادی و سیاسی (۱. تضاد در رفتار خانواده ها، مربیان، معلمان، رسانه ها و مسئولان حکومت با اهداف و آموزشهای اخلاقی؛ ۲. مشکلات و فشارهای اقتصادی؛ ۳. تهاجم فرهنگ غربی؛ ۴. ساختارهای اجتماعی آسیبرسان؛ ۵. تحولات سريع اجتماعي).

از این رو، با توجه به آسیبهای یاد شده، گفته شد برای سامان دادن به تربیت

اخلاقی در ایران معاصر، باید در چند حوزه، برنامهریزی شده و افراد و نهادهای مسئول وظیفه و نقش خود را در این زمینه، شناخته، به آن عمل کنند؛ مانند: نقس افراد (احساس مسئولیت و تلاش برای رشد اخلاقی خود)، نقش خانواده از ۱. تقویت بنیان خانواده؛ ۲. توجه والدین به نقش مؤثر و جایگاه تربیتی خانواده؛ ۳. تلاش والدین برای تربیت اخلاقی فرزندان؛ ۴. پایبندی والدین به ارزشهای اخلاقی)، نقش نهادهای آموزشی، تربیتی و فرهنگی (۱. طراحی نظام جامع کاربردی تربیت اخلاقی بر اساس آموزههای اسلامی؛ ۲. بها دادن به تربیت اخلاقی دانش آموزان در نظام آموزشی کشور؛ ۳. همسو بودن محتواهای آموزشی و رفتار مسئولان آموزشی با نظام جامع کاربردی تربیت اخلاقی و تربیت اخلاقی و تربیت اخلاقی و رفتار مسئولان آموزشی با نظام جامع کاربردی تربیت اخلاقی به آراسته شدن ایشان به اخلاق اسلامی)، نقش رسانه از تبدیل دستورات اخلاقی به فرهنگ اجتماعی)، نقش دولت و حکومت اسلامی (۱. تلاش برای اجرای مدل جامع تربیت اخلاقی؛ ۲. مقابله با نفوذ و گسترش فرهنگها و آداب ضد اخلاقی در جامعه)، نقش همهٔ مسئولان و نهادهای مؤثر در تربیت اخلاقی (هماهنگ و همسو شدن با نقش همهٔ مسئولان و نهادهای مؤثر در تربیت اخلاقی (هماهنگ و همسو شدن با اهداف و آموزههای نظام جامع تربیت اخلاقی).

### كتابنامه

- ١. قرآن كريم.
- افشین، جواد، ریحانی، معصومه، داییزاده، حسین، سلیمان پور عمران، محبوبه و باقرپور، معصومه، «نگاهی بر تربیت اخلاقی در نظام آموزش عالی ایران»، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳/ ۱۰/ ۱۳۹۵.
  - ۳. باقری، خسرو نگاهی دوباره به تربیت اسلامی، چ۱، تهران، انتشارات مدرسه،۱۳۸۵.
    - بروجردي، حسين، جامع أحاديث الشيعة، قم، منشورات مدينة العلم، ١٣٣٤.
- ۵. تاج الدین، مرضیه و پازارگادی، مهرنوش، «قرآن کریم و نهضت تربیتی پرورشی: مولفه ها و شاخصهای تربیتی از دیدگاه قرآن کریم»، نشریه کوثر،۱۳۸۸، شماره ۳۲، ص۳۲-۴۷.
- جاویدی کلاته جعفرآبادی، طاهره، هیأت علمی دانشکده علومتربیتی و روانشناسی دانشگاه فردوسی، تاریخ مصاحبه: ۱۳/۴/ ۱۳۹۶، مکان، دانشکدهٔ روانشناسی و علوم تربیتی دانشگاه فردوسی مشهد.
  - ۷. حسین زاده، اکرم، آسیبشناسی تربیت اخلاقی، کتاب نقد،۱۳۸۶، شمارهٔ ۴۲، ص۱۱۳–۱۲۸.
- ۸. حسینی پور عرّآبادی، سید محمدابراهیم، «تأثیر محیطهای اخلاقی نامساعد بر تربیت اخلاقی»، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳/ ۱۳۹۵.
   ۱۳۹۵/۱۰



- ۹. داودی، محمد، «رویکردها و پرسشهای بنیادین در تربیت اخلاقی»، فصلنامه علمی پژوهشی انجمن معارف اسلامی، سال دوم، شماره ۲، بهار ۱۳۸۵–۱۷۵.
- ۱۰ درایتی، حمید، حافظ قرآن و نهج البلاغه و استاد دروس خارج حوزه علمیه مشهد مقدس، تاریخ مصاحبه: ۴/ ۵/ ۱۳۹۶، مکان، مدرسه علمیهٔ نواب.
- ۱۱.ذاکریان، ملیحه و متعجبیان، محمد، «نقش رسانه در تربیت اخلاقی و رفتار اجتماعی»، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳/ ۱۰/ ۱۳۹۵.
- 11. ذو القدر نسب، محسن، مشحوریان، فاطمه و مهری، فریبا، «بررسی تأثیر مدرسهٔ اخلاقی در تربیت اخلاقی دانش آموزان از دیدگاه دانشجو معلمان دانشگاه فرهنگیان»، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳/ ۱۰/ ۱۳۹۵.
- ۱۳. رسولی شورکی، حسن، «ارتباط تربیت اخلاقی و سلامت روان جامعه»، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۴/ ۱۰/ ۱۳۹۵.
- ۱۴. رضاپور میرصالح، یاسر و صیادی فرد، کبری، «اهمیت تأکید بر آموزه های دینی در پرورش مفاهیم اخلاق در خانواده در کودکان»، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳۰/ ۱۳۹۵.
  - ۱۵. روحانی نژاد، حسین، تعلیم و تربیت در اسلام، چ۱، قم، زمزم هدایت، ۱۳۸۹.
- ۱۶. زادگی میرزایی، مرتضی، آسیبشناسی تربیت آخلاقی در محیط آموزشی، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳/ ۱/۱/۱۳۹۵.
- ۱۷. سعیدی رضوانی، محمود، عضو هیأت علمی دانشکده علومتربیتی و روانشناسی دانشگاه فردوسی مشهد، تاریخ مصاحبه: ۱۸/ ۱۳۹۶، مکان، دانشکدهٔ روانشناسی و علوم تربیتی دانشگاه فردوسی مشهد.
- ۱۸. شورای عالی انقلاب فرهنگی، سند راهبردی تحول نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایران مرداد ۱۳۸۹.
- ۱۹. شیبانی، ام البنین و کریمی، مسعود، «بررسی نحوهٔ تعامل مسجد و خانواده در تربیت دینی و اخلاقی فرزندان»، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳/ ۱۰/ ۱۳۹۵.
- ۲۰. شیرزاد کبریا، بهاره، جعفری، محمدرضا و اکبری، طاهره، «بررسی و شناسایی کارکردهای تربیتی مسجد طراز اسلامی از دیدگاه مسئولان مساجد استان سمنان»، دومین همایش ملی آسیبشناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳/ ۱۰/ ۱۳۹۵.
- ۲۱. غفاری، ابوالحسن، «آشنایی با مبانی فکری و فلسفی فرهنگ غرب»، مجله معرفت،۱۳۸۲، شماره۷۲، ص۱۱۰-۱۰۵.
- ۲۲. غفاری، ابوالفضل، عضو هیأت علمی دانشکده علوم تربیتی و روان شناسی دانشگاه فردوسی مشهد، تاریخ مصاحبه: ۴/ ۴/ ۱۳۹۶، مکان: دانشکده علوم تربیتی و روان شناسی دانشگاه فردوسی مشهد.
  - ٢٣. فضل الله، سيد محمد حسين، تفسير من وحي القرآن، بيروت، دار الملاك للطباعة و النشر، ١٤١٩.
- ۲۴. فیروزمهر، محمدمهدی، تربیت اخلاقی با نگاهی قرانی، قم، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی،
   ۱۳۹۳.

- ٢٥. فيض كاشاني، ملا محسن، المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء، قم، موسسة نشر اسلامي، ١٣٧٤.
- ۲۶. کاردان، علی محمد، «گزارش یک نشست: سیر تحول تربیت دینی در غرب»، فصلنامهٔ مسائل کاربردی تعلیم و تربیت اسلامی، شمارهٔ ۳، پاییز ۱۳۷۹، ص۱۶۸-۱۶۸.
- ۲۷. گلمحمدی، شهین و خیرااللهی رکن آبادی، سید عباس، آسیبشناسی بحرانهای اخلاقی-اجتماعی جامعه امروز، دومین همایش ملی آسیبشناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میبد، ۳۰/ ۱۳۹۵.
- ۲۸. متقى هندى، على بن حسام الدين، كنز العمال في سنن الأقوال و الأفعال، تحقيق، الشيخ بكرى حياني،
   بيجا، بيروت، مؤسسة الرسالة، ۱۴۰۹.
- 79. مجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعه لدرر اخبار الأئمه الاطهار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٢٠٣.
  - ٣٠. مجمع تشخيص مصلحت نظام، سند چشمانداز بيست ساله جمهوري اسلامي ايران ١٣٨٢/٨/١٣.
- ۳۱. مرویان حسینی، سید محمود، عضو هیأت علمی رشتهٔ علـوم قـران و حـدیث دانشگاه علـوم اسـلامی رضوی، تاریخ مصاحبه: ۲۵/ ۴/ ۱۳۹۶، مکان، دانشگاه علوم اسلامی رضوی.
  - ۳۲. مطهری، مرتضی، تعلیم و تربیت در اسلام، تهران: انتشارات صدرا، ۱۳۸۲.
- ۳۳. موسوی، سید علی محمد، آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزش و پرورش با ناکید بر نقش معلم، دومین همایش ملی آسیب شناسی تربیت اخلاقی در نظام آموزشی ایران، دانشگاه آزاد اسلامی واحد میید، ۳/ ۱۸/ ۱۳۹۵.
- ٣۴. نجفى، هادى، موسوعة أحاديث أهل البيت المَيِّلِا ، بيروت، دار إحياء التراث العربى للطباعة و النشر و التوزيع، ١٤٢٣.
  - ٣٥. نراقى، احمد بن محمد مهدى، معراج السعادة، ج٥، قم، نشر هجرت، ١٣٧٨.
- ۳۶. نقیزاده، حسن، عضو هیأت علمی رشته علوم قرآن و حدیث دانشگاه فردوسی، تاریخ مصاحبه: ۷/ ۱۳۹۶، دانشکدهٔ الهیات دانشگاه فردوسی مشهد.
- ۳۷. هنرجو، بختیار و صدیقی، ابراهیم و صدیقی، عباس، آسیبشناسی تربیت دینی در مدارس، مجموعه مقالات سومین همایش علمی پژوهشی علوم تربیتی و روانشناسی آسیبهای اجتماعی و فرهنگی ایران، قم، مرکز مطالعات و تحقیقات اسلامی سروش حکمت مرتضوی، قم، ۱۳۹۴.